

## Al via laboratori su comunità cristiana e disabilità

DI MAURO SANTORO\*

I, di tutti, ma proprio di tutti. Così come ha ribadito papa Francesco in occago sione del Giubileo dei disabili nel giugo 2016 quando, intervenendo in merito ad alcune parrocchie che fanno fatica, hanno timore ad aprire le porte ai ragazzi con disabilità, esclamò con forza che, quando si parla di accoglienza, deve essere per stutti o nessuno». Di tutti, così come l'arcivescovo Delpini ha sottolineato in un passaggio del la sua Lettera «Vieni, ti mostrero la sposa dell'Agnello», quando scrive «Tiutti ippoli, tutti gil uomini, riconoscono nella città (la nuova Gerusalemme, cioè la Chiesa che vive nel la storia e sospira il compimento della nuova creazione) un punto di riferimento veso la storia e sospira il compimento della nuo-va creazione) un punto di riferimento verso cui orientarsi, una città dove è desiderabile

abitare». Da circa due anni quattro realtà della Dio-cesi - Servizio per la Catechesi, Fom, Caritas ambrosiana e Csi - collaborando per sensi-bilizzare le nostre comunità parrocchiali,

perché possano diventare sempre più, anche per i ragazzi con disabilità, un posto dowe è desiderabile abitare. Sin dall'inizio abbiamo avuto la Crazia di constatare che nella nostra Diocesi molte parrocchie hanno
già raccolto la Grazia di constatare che nella nostra Diocesi molte parrocchie hanno
già raccolto la sfida e hanno messo in atto,
nel corso di questi ultimi anni, iniziative e
attenzioni, perché la comunità cristiana potesse essere realmente un luogo per tutti.
Constatare questa ricchezza, frutto dello Spirito Santo, c'interpella e ci sprona ad assecondra le sua azione, a favorirla, mettendosi
al suo servizio, così che non solo alcune, ma
tutte le nostre parrocchie possano scrivere
pagine bellissime in cui si racconta che nellaula di catechismo, nel coriti dell'oratorio,
nella squadra di basket veramente si vive, e
non solo si annuncia, la bellezza di questa
verità. Dio è Padre di tutti e nessuno può essere escluso. Ogunuo con la propria nonmalità è infatti, in nome dell'unico battesino, figlio di Dio, amatto e chiamato ad un
cammino di santità; per questo le nostre comunità in cui la fede viene terannessa di ocmo, figlio di Dio, amato e chiamato ad ur cammino di santità: per questo le nostre co munità, in cui la fede viene trasmessa di ge

nerazione in generazione, non possono non lavorare perché anche i ragazzi con disabilità possano vivere la loro vocazione. A maggio 2016 abbiamo proposto un seminario diocesano intitolato «Lasciate che tutti bimbi vengano a me» en el febbraio 2017, in occasione del convegno diocesano «Si può fare! E te lo racconto», abbiamo ascoltato suor Veronica Donatello, responsabile del settore per la catechesi delle persone disabilità dell'Ufficio nazionale della Cei. In entarba le vocasioni abbiamo conosciuto tarambe le occasioni abbiamo conosciuto tarambe le vocasioni della conosciuta della con

se stessi e far acquisire semplici ma importanti strumenti, linguaggi e metodologie per entrare in relazione con i ragazzi con disabilità e dare loro la possibilità di esprimere le propie ricchezze. Vorrei condudere con il pensiero di un ragazzo con disabilità che, commentando questo termine, servire «1ad aisabilità e di chi guarda. Essere disabile è quando gli altri ti ci fanno sentire, essere persona è vivere an-che con la propria disabilità. Strana la vita, sen on fossi stato disabile non sarei la perpalici, che sono un forte invito a cambiare occhi, a educare uno sguardo perche non ci si soffermi immediatamente su quello che non può fare o non ha», ma si sia capaci di scorgere, come dice il beato don Carlo Gnocchi, ala vita che non ce, ma che potrebbe esperci».

serci». È possibile iscriversi agli incontri andando sulla pagina del Servizio per la Catechesi del portale diocesano www.chiesadimilano.it. \* collaboratore Servizio per la Catechesi

Vivere l'1 e il 2 novembre riflettendo sui valori centrali della fede. È l'invito attratti da altre tradizioni

# «Ognissanti e defunti, feste da ri-evangelizzare»

DI ANNAMARIA BRACCINI

e festività dei santi e dei morti che ricorrono l'1 e il 2 novembre sono collegate? C'è un significato preciso per questa successione cronologica o è solo una coincidenza di date liturgiche? E, se questo legame esiste, come interpretario correttamente? all legame esiste e d'è forte, perché esiste, come si diceva un tempo, una Chiesa "pellegrinante" che cammina nella storia in stretta comunione con una Chiesa" con una Chiesa "pellegrinante" che cammina nella storia in stretta comunione con una Chiesa" cammina nella storia in streti comunione con una Chiesa "trionfante", costituita da coloro che sono già nella comunione con Dio», spiega don Franco Manzi, biblista, docente in Seminario e presso la Facolta teologica dell'Italia settentrionale, «In tale settentrionale. «În tale comunione celeste sono tutti i defunti, sia i santi elevati agli altari e proposti a imitazione per l'esemplarità delle loro virtù - come sottolinea il Papa nel motu proprio recente Maiorem hac dillectionem -, sia i tanti altri che sono a noi cari e che hanno virsute secondo:

sono a noi cari e che hanno vissuto secondo i comandamenti del Signore-Nella società contemporanea sembra che la morte non deb-ba esistere: non solo perché si cerca qualsiasi mezzo per ne-garla, ma anche perché è un ar-gomento ormai diventato tabu. Il culto dei santi e un culto ra-gionevole anche dei propri cari defunti, può aiutare a riscopri-re una dimensione umana del-la morte che prelude alla risur-rezione?

la morte che prelude alla risur-rezione?

«Penso che questa festività annuale ci richiami, appunto, al centro della visione cristiana della morte e della risurezione strettamente unite tra loro, nel senso che il cristiano tenta di vedere la morte, aiutato dallo Spirito Santo, come la vedeva Gesù: la morte non è un fropriro nel nulla. Al contrario è proprire nel nulla. Al contrario è proprire nel mulla. Al contrario è proprio questa paura, assai diffusa oggi, che riempie il cuore d'angoscia.



Da qui, secondo me, il tentativo di nascondere la morte a tutti di costi. Una volta d'era il tabi di desesso, oggi il grande tabit è diventato la morte. Il cristiano, invece, vede la morte come la vedeva Cesù, come un passaggio. Si può ricordare ad seempio l'inizio della Passione secondo Giovanni, dove si dice he Cesù, avendo ormai compreso che era giunta "I'ora di passare da questo mondo al di passare da questo mondo al Padre, avendo amato i suoi che erano nel mondo, li amò fino alla fine". Ecco: la morte è il ana me . Ecco: la morte è il passaggio da questo mondo al Padre. Chi non la vede come l'ha vista Gesù, spesso la

egoisticamente alla vita, non riuscendo "ad amare fino alla fine"».

In questo tempo è i-nevitabile che abbiano conquistato spazio feste appar-tenenti ad altre tra-dizioni, come hal-loween, capaci di attrarre molto, so-

prattutto i giovani. Forse è il caso di tornare a dire che c'è qualcosa di più importante che zucche e streghe nella notte dei santi?

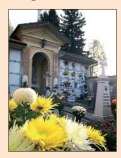
santi? «Sì. Credo che sia il caso di tornare a una nuova evangelizzazione anche per questi momenti che la società

propone, a suo modo, come festivi. Non ne farei, però, una crociata anche se vedo tanti aspetti mel celebrare la festa di tutti i santi come hallouven. Partirei, invece, dal valore di festa cogliendo il ruolo amicale di e, e, senza

ruolo amicale di queste feste e, senza demonizzarle, le ri-evangelizzerei, aiutando i giovani a riscoprire il valore della risurrezione e di una speranza che anima l'esistenza. Inoltre, ritengo che ci sia un valore di limitazione dei santi che va riproposto. Noi siamo

chiamati a diventare figli di Dio come Gesit: i santi ci mostrano delle vie del tutto particolari per giungera a vivere come Lui. San Paolo diceva: "Diventate miei imitatori, come i ol osono di Cristo"; questo è un secondo valore per cui possiamo ri- evangelizzare questa festa. Un tezzo valore importantissimo è, appunto, la comunione con i santi e i defuniti: prephiamo per loro, consapevoli che possiamo riornere all'intercessione di queste persone che sono vive ad questi per valori centrali della nostra fede, possamo questi ure valori centrali della nostra fede, possamo comprendere e ri-evangelizzare questa festività».

### Le celebrazioni, luoghi e orari



Loco le celebrazioni in programma a Milano mercoledì 1 e giovedì 2 dall'arcivescovo, dai vescovi ausiliari e dai vicari episcopali. Mercoledì 1 novembre, alle 11, in Duomo, l'arcivescovo, monsignor Mario Delpini, presiederà il Pontificale nella solennità di Tutti i Santi. Alle 15.30, al Cimitero Monumentale, monsignor Delpini presiederà il Pontificale nella solennità di Tutti i Santi. Alle 15.30, al Cimitero Monumentale, monsignor Delpini presiederà la celebrazione eucaristica per i defunti, Giovedì 2 novembre saranno due le celebrazioni eucaristiche per i defunti presiedute dall'arcivescovo: alle 15.30 al Cimitero di Lambrate e alle 17.30 in Duomo. Sempre giovenò 2, queste le celebrazioni eucaristiche in programma negli altri cimiteri milantica tutte alla 15.30 in Duomo. Sempre giovenò 2, queste le celebrazioni eucaristiche in programma negli altri cimiteri milantica tutte alla 15.30 in Duomo. Sempre giovenò 2, queste le celebrazioni eucaristiche in monsignor transignor Praolo Martinelli vescovo ausiliare), cimitero di Bruzzano (presiede monsignor Luca Bressan, vicario episcopale), cimitero di Chiaravalle (presiede monsignor Eminio De Scalzi, vescovo ausiliare), cimitero di Greco (presiede monsignor Bruno Marinoni, vicario episcopale). Il Pontificale di Ognissanti sarà trasmesso in diretta da Chiesa IV (canale 195 del digitale terrestre), Pontincale di Ognissanti sarà trasmesso in diretta da Chiesa Tv (canale 195 del digitale terrestre), Radio Mater e www.chiesadimilano.it. La celebrazione vespertina del 2 novembre in Duomo sarà drasmessa in diretta da Chiesa Tv (canale 195 del digitale terrestre) e www.chiesadimilano.it.

# «Sale della terra», preghiera ecumenica a Rho

Si intitola «Sale della terra», sottotitolo «Dove sono due o tre mezzo a loro» (Mt. 18.20), li cilo di incontri di preghiera ecumenica che si tengono ogni primo giovedi del mese alle 21 presso l'Eremo della città di Rho (via Madonna 67). «Quest'anno abbiamo scelto il capitolo 18 del Vangelo di Matteo, definito anche come discorso comunitario - spiegano gli organizzatori -, che è il quarto discorso di Gestà ai suoi discepoli. Non si tratta di un ordinamento normativo per offirei direttive circa la costituzione, la prassi liturgica e la morale di una comunità. È piuttosto un indirizzo comunitario ispirato a comandamento fondamentale dell'amore per il comportamento del

cristiano nei rapporti interpersonali con i fratelli. Il contenuto dottrinale del discorso si concentra sull'at-teggiamento di

teggiamento di umiltà, di sollecitudine e di umità, di sollecitudine e di attenzione verso i fratelli, sulla correzione fraterna, sul perdono, a imitazione della misericordia di Dio». L'evangelista Matteo, aggiungono, «afferma che la novità del Regno inaugurato da Gesti deve tradursi nella pratica concreta dei cristiani, soprattutto nelle loro relazioni interpersonali. Parlare del Regno significa patlare dell'azione di Dio che, offiendo l'azione di

misericordiosa della sua paternità, descrive allo stesso tempo la vita di una comunità che è tale proprio Ogni primo giovedì del mese alle 21 incontri a partire dal Vangelo di Matteo sul discorso di Gesù ai suoi discepoli tale proprio perché in essa

Dio è presente e agisce come un Padre nel suo dono totale di Gesti agli uomiti pie Il alto salvezza» La vita comunitaria dei cristiani deve essere contrassegnata da questo spirito evangelico che deriva dalla consapevolezza profonda del nuovo rapporto tra Dio e l'umanità «salvata» da Cristo. Ecco il programma dei prossimi incontri: 2 novembre: «Diventare come bambini (Mt. 18,1-5)», interviene il pastore

Gabriele Arosio: 7 dicembre: «Il lato oscuro della comunità: lo scandalo (Mt. 18,6-11)», padre Anatolie Casacu della Chiesa ortodossa; 1 febbraio 2018: «Responsabilità e impegno della comunità per coloro che sono in difficoltà (Mt. 18,12-14)», don Emilio Brozzoni della Comunità Nazareth, Gruppo Aeper di Bergamo; 1 mazzo: «Legge o misericordia" (Mt. 18,15-18», Riccardo Mancini della Chiesa evangelica; 5 aprile: «Comunità come luogo della presenza di Cristo (Mt. 18,19-20)», don Giuliano Savina della Chiesa catolica; 3 maggio: «Comunità cristiana: perdonare l'imperdonabile (Mt. 18, 21-22), pastore Massimio Aprile; 7 giugno: lo schema liturgico del giorno. Le serate sono aperte a tutti.

